

عيد الغدير في كلمات الإمام الخميني تتُشُ

على اللهية على الأسماء والصفات الإلهية

الحكومات والشعوب الإسلاميّة مسؤولة عن النّهوض لمواجهة الكارثة الإنسانيّة في غزّة

عن الرسول الأكرم ؛ « يوم غدير خم أفضل أعياد أمتى وهو اليود الذى أمرنى الله تعالى ذكره فيه بنصب أخى على بن أُبى طالب علما لأمتى، يهتدون به من بُعدى، وهو اليوم الذى أكمل الله فيه الدين، وأتم علىّ أمتي فيه النعمة، ورضي لهم الإسلام دينا.» الأمالي للصدوق: ١٨٨

# كلمة رئيس التحرير

## غدير خم: منبع الحقيقة وبوصلة الحياة

غدير خم، نبع صافٍ من الحقيقة ورسالة خالدة من السماء، يتردد صداها في أذن التاريخ. إنه حدث ليس مجرد صفحة مشرقة في تاريخ الإسلام، بل مشعل مضيء لهداية البشرية. ذلك اليوم الذي رفع فيه النبي الأكرمﷺ يد عليﷺ وأعلنه وليًا وخليفة، كان صوت العدالة والحق يصدح عبر الزمن ليبقى خالدًا أبد الدهر.

غدير خم هو حكاية الولاية؛ ولاية جذورها في السماء وأغصانها باسقة في الأرض. للإنسان المعاصر، الذي تاه فى متاهات الحداثة وسط عواصف الظلم والضياع، يحمل غدير رسالة واضحة وحيوية. ففى ذلك اليوم، لم يختّر والرشد. على الله كان تجسيدًا للعدالة والشجاعة والإنسانية، وغدير خم كان بداية رحلة نحو مجتمع يقوم على الحق

اليوم، وفي عالم تتلاشى فيه القيم وسط غبار المصالح الدنيوية، يدعونا غدير إلى نور الحقيقة. إنه درس في الولاية التى معيارها التقوى والفضيلة، لا النفوذ والثروة. للإنسان المنهك من الظلم والتمييز، غدير دعوة للعودة إلى المبادئ التى تضمن سعادة البشرية.

غدیر خم لیس مجرّد ذکری، بل مصباح یهدی السائرین؛ مصباح إذا اتجه الإنسان المعاصر إلى نوره، وجد طريقه وسط عواصف الحياة ووصل إلى شاطئ العدالة والسلام. إنه دعوة للعودة إلى القيادة القائمة على الفضيلة، وإلى مجتمع يحترم القيم العليا، حيث يصبح الإنسان محور العدالة، وحيث تكون الولاية تجسيدًا للحق، ووسيلة لتحقيق التناغم بين الروح والمادة، بين السماء والأرض.

# ما بَيْنَ كَفِّكَ والسَمَاءِ السَابِعَـهُ في يـَـومِ خُــمِ يـا عَلِــيُّ مُبَايِعَــهُ والشَّمْسُ قَد خَلَعَتْ عَلَيْكَ ضِيَاءَهَا إِذْ إِنَّ شَمْسَكَ في الضَمَائر سَاطِعَـهُ CITARING PAIR أعاده الله علينا وعليكم باليمن والبركات

# ■ الحكومات والشعوب الإسلامية مسؤولة عن النّهوض لمواجهة الكارثة الإنسانية في غزّة

ينشر موقع KHAMENEI.IR الإعلامي النص الكامل للنداء الذي وجّهه الّإمام الخامنئى إلى حجّاجّ بيت الله الحرام بمناسبة حلول موسم الحج للعام ۱۴۴۶ هجرى قمرى. وقال سماحته أن الحج منّية الْمؤمنين ورزق السعداء الروحاني، مؤكِّدًا على أنّ العالم الإسلامي اليّوم أحوج ما



قائد الثورة الإسلاميّة أن العصابة الصهيونيّة الإجراميّة أوصلت مأساة غزة إلى مستوى يفوق التصوّر، وأنّ الحكومات الإسلاميّة هي المعنيّة الأولى بمواجهة الكارثة الإنسانيّة في القطاع. وأضاف سماحته أيضًا أنّ مقاومة أهالى غزّة المُدهشة وضعت قضيّة فلسطين فى صدارة الاهتمام الإسلامى وجميع أحرار العالم، وأكَّد على وجوب استغلال هذه الفرصة، والمسارعة فى نصرة هذا الشعب المظلوم.

# ■ ممثل المرجعية العليا في أوروبا: العيد مظهر الوحدة والعزة للمسلمين

شفقنا- هنــأ ممثل المرجعية العليا في اوربا السيد مرتضى الكشميري العالم الإسلامى بحلول عيد الأضحى المبارك ،قائلا ،ان العيد مظهر من مظاهر الوحدة والعزة فى حياة المسلمين. وجاء في كلمة القاها سماحته بهذه المناسبة : في الشريعة الإسلامية مجموعة



هذا الهدف الكبير في حياة المسلمين وهي الهيبة والعزة والكرامة والقوة والتلاحم فيما بين المؤمنين. ومن جملة هذه التشريعات:

 صلاة الجماعة التي تعتبر مظهر من مظاهر القوة في حياة المسلمين ، فلهذا جاء التأكيد عليها كثيرا خصوصا في المساجد والمراكز، وهذا اللون من الاجتماع وفي صفوف متراصة يتولد منه عند المسلمين شعور بالعزة والكرامة والوحدة والقوة والهيبة، بخلاف ما اذا اصبح كل فرد يصلي وحده

• ومثلها صلاة الجمعة التي تقام في الاسبوع مرة مع توفر شروطها. • الحج أيضا من التشريعات التي من خلالها صياغة هذا الهدف في حياة المسلمين، حيث تجمع إسلامي يرهب أعداء الإسلام ويخيف القوى المعادية له، هذا التجمع الذي يضم المسلمين من كل اقطار العالم على مختلف لغاتهم وقومياتهم، وعلى ارض واحدة وساحة واحدة وبيت واحد وهدف واحد وشعارهم (لبيك اللهم لبيك)، يعطينا لونا من القوة والعزة في حياتنا.

وضمن هذه التشريعات التي يستهدفها الإسلام ويراد منها العزة والهيبة والقوة هي صلاة العيد، بجمع كبير من المؤمنين من خلال تراص وتلاحم صفوفهم فتكون لهم هيبة وشرف وعزة.

# ■ خطيب صلاة العيد في كربلاء يحذر من مجاراة الغرب بعد أن انكشفت جميع أضاليله واساليبه

قال الشيخ صلاح الكربلائي في خطبة صلاة العيد التي اقيمت في منطقة بين الحرمين الشريفين اليوم السبت (٢٠٢٥/۶/٧)، "لابد منّ الالتفات الى ما نحن عليه من الانتماء الصحيح ومصادر القوة التى بين ايدينا مّن الانتماّء بالعبوديّة الى الله تعالى، لّاسيما وقد انزل عليناً القران الكريم كتابا خاتما لما سبق وفاتحا لما استقبل والمهيمن على

ذلك كله، جمع فيه اخبار الاولين والاخرين". وفقا لما أفادته وكالة أنباء أهل البيت للبَيْ الدولية \_ أبنا \_ دعا خطيب صلاة العيد في مدينة كربلاء المقدسة الى ضرورة الالتفات الى ما نحن عليه من الآنتماء الصحيح ومصادر القوة التي بين ايدينا، وعدم مجاراة الغرب بعد ان انكشفت جميع اضاليله واسآليبه.

منطقة بين الحرمين الشريفين اليوم السبت وقال الشيخ صلاح الكربلائي في خطبة صلاة العيد التي اقيمت في (٢٠٢٥/۶/٧)، "لابد من الالتفاتُ الى ما نحن عليه من الانتماء الصحيح ومصادر القوة التي بين ايدينا من الانتماء بالعبودية الى الله تعالى، لاسيما وقد انزل علينا القران الكريم كتابا خاتما لما سبق وفاتحا لمّا استقبل والمهيمن على ذلك كله، جمع فيه أخبار الأولين والآخرين"، لافتاً إلى أن "الله سبحانه وتعالى اختار لنا احسن خلقه من النبيين

واضاف ان "هذا الشعور بالانتماء اصبح ضروريا وحقيقيا وواقعيا بعد ان رأينا اعدائنا كيف انهار جميع ما تشدقوا به على مر السنين ابتداء من كل ما اعدوه لنا".

واكد على ضرورة عدم مجاراة الغرب، قائلا "لابد من النظر في ادبيات الاسلام العظيم والانتماء اليه وعدم مجاراة الغرب بعد ان انكشفت جميع اضاليله واساليبه، مستشهدا بُقول الامام على بن ابى طالبﷺ "كفانى فخرا ان تكوني لي ربا وكفاني عزا ان اكون لك عبدا"، وكذلك ما ورد عن الامام الحسينﷺ "الهي كيف لا استعز واليك

المصدر: العتبة الحسينية

بوابة العبد

# ■ إمام جمعة النجف الأشرف:

إن تعرض مكتب سماحة السيد السيستاني دام ظله في دمشق للاعتداء من قبل عصابات يعتبر اعتداءً على رمز كبير من رموزنا الدينية

> قال إمام جمعة النجف الأشرف سماحة السيد صدر الدين القبانجى

إن سماحة السيد السيستانى أطالً الله عمره الشريف هو رمزّ دينى كبير للشيعة والمسلمين، وإنّ تعرض مكتب سماحته في دمشق للاعتداء من قبل عصابات يعتبر اعتداءً على رمز كبير من رموزنا لا يمكن أن

معاقبة هؤلاء ومحاسبتهم ولا يكفينا الاعتذار فقط. جاء ذلك في خطبة الجمعة الدينية والسياسية التي ألقيت في النجف الأشرفُّ هذا اليوم.

وفى شأن آخر قال سماحته: شكرنا للأجهزة الأمنية في العراق، حيث تم حسب البيان الرسمى إلقاء القبض هذا الأسبوع على مجموعة من قيادات حزب البعثُ كانت مجتمعة في السليمانية، كان معهم صهر المقبور صدام الذي استطاع أن يفر. إن هذه الخطوة تُعتبر خطوة عظيمة من القوات الأمنية حيث استطاعت الوصول إلى ساعة الاجتماع ومكانه ومداهمتهم.

المصدر الموقع الرسمي لسماحة السيد صدر الدين القبانجي

# ■ معاون الشؤون الدولية في الحوزات العلمية:

# دور الحوزات العلمية في تحقيق المرجعية العالمية وبناء الحضارة الإسلامية

الآفاق- أكد حجة الإسلام والمسلمين السيد مفيد الحسيني الكوهساري، معاون الشؤون الدولية في الحوزات العلمية، خلال ندوة "القراءة الدولية لرسالة الحوزة الرائدة والمتفوقة"، على ضرورة إحداث تحول هيكلي في الحوزات العلمية، واصفًا إياها بأنها مؤسسة ذات طابع دولي بطبيعتها. وقد أشار إلى خمس مهمات أساسية للحوزات العلمية على المستوى الدولي، وهي:

١. الوَّصولُّ إلى المرجعية العلمية العالمية: يجب أن تصبح الحوزة قطبًا علميًا للعالم الإسلامي، بحيث تكون آراؤها مرجعًا على المستوى الدولي.

٢. الإبداع والابتكار في العلوم الإسلامية: خصوصًا في مجالات الفقه الحكومي والتمدني، حيث ينبغي أن تصبح هذه العلوم ذات طابع دولي.

٣. التفاعل النقدي مع المعرفة العالمية: من الضروري الحفاظ على المبادئ مع الدخول في حوار نشط مع التيارات الفكرية ۴. التحول العلمي المستقبلي: ينبغي أن تكون العلوم الحوزوية قادرة على مواكبة التحولات العالمية واستشراف آفاق

٥. بناء الحضارة الإسلامية: يجب أن تكون العلوم المنتجة قادرة على بناء الأمة وخلق الحضارة. كما قدّم الكوهساري ستة خطابات أساسية لتحول الحوزة، وهي: خطاب الحضارة الإسلامية الحديثة، خطاب الهوية التاريخية الممتدة، خطاب التفكير العالمي، خطاب بناء الأمة، خطاب القابلية للتحول، خطأب البصيرة الدولية.

وأشار إلى التحديات التي تواجه الحوزات العلمية في المجال الدولي، ومنها نقص الكوادر المتخصصة والضعف الهيكلي، داعيًا إلى إعادة تعريف مهام المراكز الحوزوية. وشدد على ضرورة تصميم البرامج الدولية وتحديد أولوياتها، مع التأكيد على أن الأنشطة الدولية يجب أن تكون في صميم جميع فعاليات الحوزة.

وفي ختام حديثه، أوصى الكوهساري بأن تعمل الحوزات العلمية على تنفيذ استراتيجيات تنفيذية على ثلاثة مستويات: الخطابي، المؤسسي، والميداني لتحقيق أهدافها الدولية. المصدر: وكالة أنباء الحوزة باللغة الفارسية



السيد محمد طاهر الحيدرى 🗠

شهداء الفضيلة

آية الله الشهيد





## زهد الإمام الخميني

بعد وفاة المرحوم آية الله البروجرديّ، ورغم

# كلمات للحياة



## الروح المعنوية في الدعاء

بصرف النظر عن الثواب المترتب على الدعاء، وبصرف النظر عن آثار استجابة الدعاء، فإن الدعاء إذا لم يكن مجرد لقلقة لسان، وإذا انضمَّ القلب إلى اللسان فيه بانسجام، واهتزّت روح الإنسان عند الدعاء، فستكون فيه معنوية روحية عالية، كما لو ألقى المرء نفسه في لجّة نور ساطع فيحس عنئذِ بغلاء جوهر الإنسانية، وعندئذ يدرك جيداً أن الأشياء الصغيرة التى كانت فى سائر الأوقات تشغله وتستأثر باهتمامه، كم هي تافهة وحقيرة وزهيدة. عندما يمد الإنسان يَدَ السؤال لغير اللَّه ، يحس بالمذلَّة والهوان، ولكنه إذا طلب من اللَّه أحسَّ

لذلك فالدعاء طلبٌ ومطلوب، وسيلةٌ وغاية، مقدمةٌ ونتيجة. لم يحب أولياء الله شيئاً أكثر من حبَّهم الدعاء، فكانوا يعرضون كل طلباتهم وأمانيهم على محبوبهم الحقيقى، وهم يولون طلباتهم من الأهمية بالقدر الذي يولونه لنجواهم مع الله ، دون أن يحسّوا بتعب ولا نصب، وقد عبّر عن ذلك أمير المؤمنين على عليه السلام في خطابه لكميل النخعي: "هَجَم بهم العِلم على حقيقة البصيرة وباشروا روح اليقين، استلانوا ما استوعره المُترَفُون، وأَنِسوا بما استوحشُ منه الجاهلون، وصَحِبوا الدنيا بأبدان أرواحها مُعلَّقة بالمحل الأعلى" بخلاف القلوب الصدئة المسودة المغلقة المطرودة من رحاب

# تعريف بكتاب



# كتاب «التطبيع مع الكيان الصهيوني من منظور فقهی»

يتضمن الكتاب بيان الموقف الشرعي من قضية التطبيع وفقا للأدلة والقواعد آلعامة بدراسة موضوعية معاصرة ، ويناقش فيها أهم الشبهات المؤيدة للتطبيع ، والرد على بعض المواقف المعادية للحوزة العلمية، وبيان موقف علماء المسلمين عامة ومراجع الشيعة خاصة من قضية فلسطين مع بيان تداعيات التطبيع على

وتجدر الإشارة إلى أنّ كتاب التطبيع مع الكيان الصهيونى من منظور فقهى من القطع الوزيرى وعدد صفّحاته (٦٠) صفحة مقسم على مقدمة ومطالب وخاتمة ، وهو من منشورات مكتب أنصار الحجة الإسلامي، وقد طبع في دار وارث التابعة للعتبة الحسينية المقدسة في كربلاء .

### سيماء الصالحين



أنّ الدرس الأوّل في حوزة قمّ كان درسَ الإمام، إِلَّا أَنَّه لم يكن يفكَّر بالمرجعيَّة، حتَّى إنَّه لم يكن يشترك في المجالس والمحافل، التي كانت تُعقَد في قمّ. ذآت يوم اقترح علىّ أحد مُحبّى الإمام وتُلامذته أن أذهب إلى سماحته لعلِّي أحصَّل علي موافقته على طبع رسالته.كان الوقت صباحاً، دخلت منزل الإمام، كان الإمام جالساً على بساط وكان زميلي يتحدّث في أنّ المجتمع اليوم بحاجة لكم، ومن شدّة حبّه للإمام قال كلمةً لعلّها كانت لغواً، أتذكّر جيّداً أنّ وجه الإمام احمرٌ فجأة، وقال: «كلّا ليس كذلك إنّ الإسلام ليس متوقّفًا علىّ». وحتّى حاشية العروة الوثقى قام عددٌ من الطُّلُاب بطبعها على نفقتهم، إلَّا أُنَّهم احتاجوا مبلغًا من المال فقلّت للمرحوم إشراقيّ -صهر الإمام- إذا أمكنك أن تأخذ بقيّة المبلغ من الإمام، وبعد أيّامٍ عدّة، أجاب بأنّ الإمام قال: «أنا لم أقل

المصدر: سيماء الصالحين، ص ٩۶



المصدر: محاضرات في الدين والاجتماع، الشيخ الشيخ مرتضى المطهري ﷺ، الدار الإسلامية - بيروت، الطبعة الثانية -۱۴۲۹هـ (۲۰۰۸م)، ۱۱۹.

الأمة الاسلامية عامة وفلسطين خاصة.

# العلامة الأميني وإنتاج موسوعة الغدير

# في كلام الشيخ عبد الهادي الفضلي

🚣 الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأي «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأي أصحابها

إنّ كتاب موسوعة الغدير هذا من الظواهر العلمية والفنية المميزة فى عالم التأليف، ذلك أن ما ألَّف في الغدير يربو على ما ألف فيما

يقول الدكتور الشيخ عبد الهادى الفضلىﷺ فى كتابه "غدير خم دراسة تاريخية وتحقيق ميدانى حول جهود العلامة الأميني في تاليف موسوعة الغدير من حيث المنهج والمادة:

إنى لا أستكثر هذا العمل الضخم (تأليف موسوعة الغدير) من الانتاج العلمي أن يصدر من الشيخ الامينى الذي عرفته عن قرب يوم كنت أتشرف بلقاه في داره او فى (مكتبة الامام أمير المؤمنين العامة) في النجف الاشرف، فرأيته الدؤوب على العمل والضنين على ان لا يضيع وقته سدًى، فكان خِدنه الكتاب، وقرينه القلم ، ومحور تفكيره هو إعداد وإنجاز موسوعته

ونقلا عن الاجتهاد تابع الفقيد الفضلي: فقلٌ أن يرى إلاّ في مكتبته الخاصة في بِيته قبل أن ينشئ مكتبته العامة، أو في مكتبة أخرى من مكتبات النّجف الاشرف الحافلة بالكتب المراجع من أمثال مكتبة آل كاشف الغطاء ومكتبة الحسينية الشوشترية ومكتبة الشيخ السماوي، وبعد ان انشا مكتبته العامة الّتي أسماها (مكتبة الامام أمير المؤمنين العامة) كان لا يوجد خارجها إلاّ نادراً، سواء ذلك في أوقات دوامها أو في خارجه.

وكان تعامله مع الكتاب المرجع لا يقتصر على الرجوع إليه في الباب أو الفصل المعقود لموضوع بحثه، أو في المظان منه لذلك، وإنما كان يقرآ الكتاب كاملا، أو يمر به مرورًا متأنيًا واعيًا، يلتقط منه نكاته العلمية، ويقتبس شواهده، ويستخرج ذخائره، ويلمس ذلك من يقرأ كتابه هذا في أي موضع منه شاء، وإحصائياته المذكورة

فیها برهان ما ذکرت. ومن النادر جدا أن نقرأ قائمة مراجع لكتاب ألِّف فيما يماثل موضوعات كتاب الغدير ولا نجد عنوان كتاب الغدير من بينها.

إنّ كتاب موسوعة الغدير هذا من الظواهر العلمية والفنية المميزة في عالم التأليف، ذلكِ أن ما ألَّف في الغدير يربو على ما الف فيما يماثله، ولم يقدّر لأى كتاب منها أن يشتهر اشتهار هذا الكتاب، وأن يحتل المركز الذي احتله هذا الكتاب في قائمة المصادر الأصلية، وأن يخلد مؤلِّف من مؤلفي تلك الكتب بسبب كتابه فى الغدير مثلما خُلد الشيخ

الأميني بسبب هذا الكتاب. ويرجع هذا إلى ما تميز به هذا الكتاب فى المنهج والمادة، فقد اعتمد الشيخ الأمينى طريقة الاستقراء، وهى الطريقة التى ینبغی ان تعتمد فی دراسة اسانید الأحاديث و دراسة حوادث التاريخ

فى مجال التوثيق. كما اعتمد طريقة التحليل النقدي فى دراسة الشعر المقول فى

الغدير لإيضاح وتبيان دلالته على الحديث أو الحادثة أو يرتبط بهما أو يلابسهما ولو من بعيد، ثم – ولإثبات ما يذكره الشعر مما يرتبط بالموضوع أو يلامسه – يعود فيستعمل الطريقة الاستقرائية أبضا، لأنها – كما ألمحت – الطّريقة المناسبة والمطلوبة في هذا المجال. مع قدرة متفوقة في

التّتبع والمتابعة بغية الاستيعاب والشَّمُولية. هذا كله في المنهج. وأما في المادة، فقد كرَّس كل طاقته لاستعراض جميع ما له علاقة بالحديث والحادثة، وبالولاية والولي، والظروف السياسية والاجتماعية التى أحاطت ورافقت، ثم أفرزت ما افرزت من حوادث تاريخية، وذلك

الواثق بحق عليٌّ في الولاية. ولكثرة وتنوّع ما احتوى من بحوث وموضوعات عُدّ من

ليخرج القارئ للكتاب بذهنية

الموسوعات. وعلى أساس من هذا يحق لنا ان ندرج الكتاب في قائمة الكتب الخالدة، وأعني بها تلك الكتب التى أعطت أصحابها الشهرة على امتداد التاريخ، امثال (الجمهورية) لأفلاطون، و(القانون) لابن سينا، و(الكتاب) لسيبويه، و(المقدمة) لابن خلدون، و(الكافى) للكليني، و (الصحيح) للبخاري، وغيرها.

■ عناصر البحث العلمي في موسوعة الغدير

ويمكننا أن نلخّص عناصر البحث العلمى التى توافرت فى شخصية شيخنّا الأمّينى وهو يؤلف هذا الكتاب بالتالى: ١- المنهجية

وألمحت إلى أنهتثُرُ استعمل طريقة الاستقراء وطريقة التحليل

ويظهر هذا واضحا في الجزء الأول من كتابه، الذي خصصه لدراسة الغدير حادثة وحديثًا، بدا بتحديد مفهوم التاريخ الصحيح، ليكون الانطلاق فى دراسة الحادثة من نقطة ارتكاز متفق عليها، ثم تلاه ببيان اهمية الغدير في التاريخ ليضعه في مستوى الاهتمام به

علميا وعقائديا. وبعد هذا وضع بين يدي القارئ قصة الحادثة بكل تفاصيلها وأبعادها، وهو من أهم مقتضيات المنهج العلمي في دروس الحوادث

التاريخية. وأخيرا، انتقل – وبتسلسل مترابط عضويا – إلى دراسة الحديث سندًا و متنًا، فاستقرأ واستوعب، ثم أحصى، وأسلمته إحصائياته إلى نتيجتها الطبيعية والحتمية، وهي تواتر الحديث، وليس بعد التواتر حجة فى صدق وصحة صدور الحديث عن رسول الله."صلى الله عليه وآله"

وملخص إحصائياته، هو: ١. رواة حديث الغدير : - من الصحابة: ١١٠.

- من التابعين: ۸۴. - من العلماء: ٣۶٠.

- المؤلفون في الغدير: ٢٩.

وهى الأبعاد التى تتسم بها البحوث عند علماء الإمامية منذ نشأة الاجتهاد لديهم حتى يومنا

والاستقلالية.

وأعنى بها: الأصالة والعمق

والشيخ الأميني – لأنه من مجتهدى الإمامية – ترى هذه العناصر المذكورة واضحة بصماتها فى مختلف دراساته فى هذا

الكتاب وغيره . وبها تبرز شخصية الباحث العلمية، ويتبيّن مستواه العلمى. ■ الخطوط العامة لمادة الموسوعة

أما الخطوط العامة لمادة بحثه فى هذا الكتاب، مضافة إلى ما ذكّرته من دراسته للغدير حادثة وحديثًا، فتتلخص بالتالى:

أولاً: نقد الكتب فقد تناول عددا كبيرًا من الكتب قديمة وحديثة بالنّقد علميًّا وفنّياً. فمثلا في الجزء الثالث نقد الكتب

٢. المناشـــدات والاحتجاجــات

٣. تقويم سند الحديث: ٣٣ عالما

من علماء اهل السنة والجماعة،

ولا إخال أن باحثًا موضوعيًا

ينصف نفسه وينصف الحق برى

هذه الكثرة في ِرواية الحديث

التى ترتفع به إلى أعلى من مستوى

ثم فى دراسته لمفاد أو دلالة

الحديث لم يكتف باستنطاقه في

هدى القواعد العلمية، بل جمع

كل ّما يصلح لأن يكون قرينة

تثبت صحة ما انتهى إليه من

معنى، كالآيات الثلاث: أية التبليغ

وآية الإكمال وآية: (سأل سائل)،

وكالأحاديث المفسِّرة لمعنى المولى

وتمثّلت هذه في اعتماد المصادر

السنيَّة، وتوثيقها من قبل العلماء

المعنيين بذلك من أهل السنة أيضا

وهي أمر مطلوب في الدّراسات

العلمية، وبخاصة في المسائل

الخلافية، إذا اعتمد الباحث قاعدة

تقويم الرجال بالحق؛ لأن الحق

هو الميزان العدل والقسطاس

۴- الشجاعة في الدفاع عن حق

وقد لا أبوح بسرّ إذا قلت إنَّى لم

أقرأ باحثًا جريئًا، و شجاعًا قُويًا

فى الدفاع عن حق اهل البيت

"عليهم السلام" إلا كالشيخ المفيد

فى القدامى، والشيخ الأميني في

۵. الدعوة إلى الوحدة الإسلامية

انطلق إليها من واقع هدفه، وهو

الوقوف على الحقيقة ومعرفة

الحق فى الإمامة والطريق في

الوصول إلى الحكم الشرعى، فتراه

لا يفوت المناسبة في الدعوة إلى

وحدة المسلمين عن طريق تقييم

وهما أهم مواصفات الباحث

العلمي، ونلمس هذا في إحصائياته،

وقد مر شيء منها، وفي تِخريجاته

الأحاديث والأقوال بذكر اعلى رقم

يمكنه الوصول إليه من المصادر.

وكمثال لهذا يُرجع إلى بحثه في

وذلك عندما يتناول المسائل

العلمية، ففى المسائل الفقهية تراه

الفقيه المقتدر، وفى الأدبية تقراه

الأديب الناقد، وفى التاريخية

حاول المؤلف في حدود ما

يمتلك من طاقة تعبيرية أن

يستعمل الأسلوب الأدبي العربي،

ومنه إكثاره من استعمال الألفاظ

اللغوية المتجانسة والمترادفة، إلا

ان طبيعة المادة العلمية المبحوثة

مضافا إليها مؤثرات نشأته الأولى

تجرّه – غالبًا – إلى الأسلوب العلمي

٩- ثوابت البحث الإمامى

تجده المؤرخ المحقق، وهكذا.

٨- أسلوب التّعبير

الموضوعات والوضاعين.

٧- الموسوعية في الثقافة

الرجال بالحق وليس العكس.

۶- المثابرة والصبر

التواتر لا يقول بتواتره.

والولاية.

٢- الموضوعية

٣- الصراحة

المستقيم.

اهل البيت البيُّكُ

المحدثين.

وضعوه موضع الاعتبار والصحة.

بحديث الغدير: ٢٢.

١. العقد الفريد، لابن عبد ربه

٢. الانتّصار، لأبي الحسين عبد الرحيم الخياط المعتزلي.

٣. الفَرْق بين الفِرَقْ، لأبي منصور عبد القاهر البغدادي. ۴. الفصل في الملّل والنحل، لأبي محمد بن حزم الظاهري الأندلسي

۵. الملل والنحل لأبى الفتح محمّد بن عبد الكريم الشهرستاني. منهاج السنة، لابن تيمية احمد بن عبد الحليم الحراني.

٧. البداية والنهاية، لأبى الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقى. ٨. محاضرات تاريخ الأمم

الإسلامية، لمحمد الخضري. ٩. السنة والشيعة، لمحمد رشيد رضا صاحب المنار.

١٠. الصراع بين الإسلام والوثنية ، لعبد الله القصيمي. ١١. فجر الإسلام، لأحمد أمين

١٢. ضحى الإسلام، له أيضا. ١٣. ظهر الإسلام، له أيضا. ١۴. جولة في ربوع الشرق الأدنى،

١٥.عقيدة الشيعة، للمستشرق

۱۶. الوشيعة في نقد عقائد الشيعة، لموسى جار الله . ثانيا: رد الشّبهات والمفتريات حول التشيع والشيعة

انظر- على سبيل المثال – موضوع التوسل فى الأجزاء: الثالث والرابع والخامس والسادس والسابع والحادى عشر

تالثا: كشف الاخطاء والمفارقات كملاحظاته على ابن خلكان في نقل قصة الغدير في الجزء الأول وملاحظاته على محمد حسين هيكل حول حديث العشيرة في الجزء الثاني، وملاحظاته على الابتداع في سبّ عليّ "عليه السلام" على المنابر فى الجزء الثاني، وفي تحريم المتعة في

الجزآين الثالّث والسادس. رابعا: دراسات موسّعة في المناقب

كدراسته لمناقب علي "عليه السلام" علت في الجزاين الأول

خامسًا: دراسات موسعة أخرى امثال: دراسته للأحاديث الموضوعة، ودراسته لأحاديث الغلو، وغيرها.

وللاستزادة في معرفة مختلف الموضوعات التى تناولها المؤلف بالبحث والدراسة، يرجع إلى كتاب (على ضفاف الغدير)، وهو فهرس موضوعی و تحلیلی لموسوعة الغدير، من إعداد الأساتذة: عبد الله محمد ومحمد بهرمند ومحمد محدث، ومراجعة وتنسيق أخينا الدّكتور السيد فاضل الحسيني الميلاني.

المصدر: وكالة الأبنا نقلا عن: غدير خم.. دراسة تاريخية وتحقيق ميداني؛ للشيخ عبد الهادي الفضلي

■ الولادة ولد الشهيد السيد محمد طاهر الحيدري نجل آية الله السيد أحمد الحيدرى وشقيق الشهيد السيد حسن الحيدرى فى مدينة الكاظمية عام (١٣٢٧) هـ ) ونال درجة الشهادة الرفيعة في عام (١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م).

■ منزلته العلمية تلقى الشهيد السعيد علومه الدينية في مدينة الكاظمية، ثم انتظم بعدها في سلك الحوزة العلمية في مدينة النجف بعد أن هاجر إلى المدينة المقدسة ليدرس فى حوزتها العريقة وهناك حضر دروس الخارج متتلمذا على ايدى كبار اساتذتها. ومن النجف الأشرف هاجر الشهيد إلى مدينة سامراء لأداء رسالته فى التبليغ وليرتقى درجات رفيعة في سلم الكمال.

■ اساتذته درس العالم المجاهد على أيدى أساتذة عديدين نشير إلى بعض ممن

تتلمذ على أيديهم: والده آية الله السيد احمد الحيدري، أية الله العظمى السيد أبو الحسن الاصفهاني، آية الله العظمى السيد حسن الحمامي، آية الله العظمي السيد ابو القاسم الخونى، أية الله العظمى السيد محمود الشاهرودي.

ترك هذا العالم الشهيد وراءه مؤلفات

واثاراً عديدة منها: كتاب في علم الأصول، كتاب في أحكام وآداّب الزواج، كتاب في الدروس

الدينية، كتاب شرح التبصرة.

■ نشاطه وجهاده بعد أن أتم الشهيد دراسته الدينية فى سامراء، عاد إلى بغداد ليؤم المصلين والمؤمنين في جامع المصلوب المعروف والخلقه العالى ومنطقه الرصين وتواضعه الجم فقد التف حوله الشباب فكان يعظهم ويرشدهم ومن جملة ما قام به من خطوات إيجابية تأسيسه مكتبة عامة وعامرة الكتب في جامع المصلوب بحيث كان الشباب يرتادونها لينهلوا منها الثقافة الإسلامية

الأصيلة والمعرفة الإنسانية. كان الشهيد عضواً في جماعة العلماء ببغداد والكاظمية، وكان في طليعة الناشطين والمجاهدين في الصراع المصيرى ضد طغمة حزب البعث المتسلطة على رقاب شعب العراق

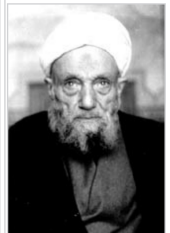
# المقهور.

■ استشهاده قام جلاوزة حزب البعث ومرتزقته من عملاء الصهيونية العالمية باعتقال السيد الحيدري واقتيد إلى السجن، وهناك تعرض لضّغوط هائلة من أجل ان يصدر بياناً يؤيد فيه الحرب العدوانية التى شنها صدام ضد الجمهورية الإسلامية. ولكن الشهيد رفض ذلك ببسالة وصمد تحت التعذيب الوحشى الذي مارسه جلاد والبعث من برابرة القرّن العشرين.

قام العملاء الجبناء بدس السم اليه واطلقوا سراحه فلم يلبث سوى أيام حتى استشرى السم فى بدنه وفاضت روحه الطاهرة ليلقى ربه شهيداً في سبيله ومن أجل الدفاع عن رسالته الخالدة. جرى لجثمان الشهيد تشييع مهيب وحاشد من جامع المصلوب إلى مرقد الإمام موسى الكاظم ليدفن في الصحن الكاظمى الطاهر.

# علــمــاء وأعـــلام

# العلامة آغا بزرگ الطهراني



# ■ الجانب العلمي

بدأ آغا بزرك المرحلة الأولى

وفي سنة ١٣٢٩ هـ ذهب آغا بزرك

وفى سنة ١٣۵۵ هـ إثر مقتل الشيخ هادي الطهراني من اقرب اصدقائه على يد من يعادي الشيعة خصوصا الشيعة الإيرانيين خرج من سامراء واقام في النجف، وطبع ثلاثة مجلدات من كتابه هناك، إلا انه بسبب اندلاع الحرب العالمية وغلاء الطباعة بعث بولده «على نقى» إلى إيران ليقوم هناك

# ■ المؤلفات

الذريعة إلى تصانيف الشيعة، طبقات اعلام الشيعة، نوابغ الرواة في رابعة المآت، إزاحة الحلك الدامس بالشموس المضيئة في القرن الخامس، الثقاة العيون في سادس القرون، الأنوار الساطعة فيّ المائة السابعة، نقباء البشر

ذي الحجة سنة ١٣٨٩ هـ في النجف الأشرف بعد صراعه مع المرض طويلا، وقد أوصى بأن يدفن في مكتبته التي جعلها وقفا يستفيد منها طلاب العلم والعلماء.

# ∕\_ مقالة



ولد أغا بزرك في ١١ ربيع الأول سنة ۱۲۹۳ هـ في طهران. كان والده من اخيار التجار في مدينة طهران. وجده الأكبر، الحاج محسن كان تاجرا أيضا وقام بإنشاء أول مطبعة في إيران بمؤازرة منوجهر خان معتمد الدولةً الغرجى. تزُّوج آغا بزرك مرتين وأنجب خسمة بنين وأربع بنات.

(المقدمات) من دراسته فی إيران فى مدرسة دنكى واستمر بالدراسة فى مدرسة بامنار ثم مدرسة فخرية (مروي). وتتلمذ في الأدب لدى الشيخ محمد حسن أو محمد حسين الخراساني والشيخ محمد باقر معز الدولة وفى المنطق حضر عند الميرزا محمود القمّى، وتعلم أصول الفقه عند السيد عبد الكريم اللاهيجى والسيد محمد تقى التنكابنى والشيخ محمد تقى النهاوّندى كما درس الرياضيات عند الشيخ علي النوري الإيلكاني، وقام بالبحث في تاريخ الأدب ورجال

## ■ هجرته إلى النجف

وذهب إلى النجف سنة ١٣١۵ هـ بغية طلب العلم ودرس حتى سنة ١٣٢٩ هـ لدى الميرزا حسين النورى، والشيخ محمد طه نجف، والسيد مرتضى الكشميرى، والميرزا حسين الخليلى، والشيخ محمد كاظم الخراساني، والسيد احمد الحائري الطهرانيّ، والميرزا محمد علي ً الجهاردهي، والسيد محمد كاظم اليزدي وشيخ

# الشريعة الإصفهاني. ■ في سامراء والكاظمين

إلى سامراء وحضر في درس محمد تقى الشيرازي (ت ١٣٣٨ هـ) المعروف بالمّيرزا الشيرّازي، وفي ٢٥ ذي القعدة من تلك السنة بدأ بتأليف كتابه الذريعة إلى تصانيف الشيعة، وفي أواخر سنة ١٣٣۵ هـ ذهب إلى الكآظمية وأقام هناك بمدة سنتين، ثم رجع إلى سامراء وبقى هناك حتى سنة ١٣٥٥ هـ.، وخلال هذه الفترة كان يتردد بين بعض المدن العراقية للبحث عن تصانيف الشيعة الموجودة في المكتبات العامة والشخصية.

# ■ العودة إلى النجف

بطباعة سائر المجلدات.

فى القرن الرابع عشر و... .

توفي آغا بزرك الطهراني يوم ١٣

# المرجع الشيعي محمد تقي الشيرازي

# قائد ثورة العشرين في العراق

• علی رج**ب** 

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها 🏴

محمد تقى الشيرازى، هو أحد أبرز مراجع الشيعة الاثني عشر، وأحد مفجري ثورة العشرين ضد الاحتلال البريطاني للعراق.

ولد آية الله محمد تقى بن الحاج محب على بن ميرزا محمد على كلشن الحائري الشيرازي، عام ١٢٥۶ هـ- ١٨۴٠ م بمدينة شيراز في إيران.

وغادر شيراز إلى العراق وهو في الخامسة عشرة من عمره" ١٢٧١هـ" وأقام في كربلاء وتدرج في الدراسة وتحصيل العلوم الدينية، فقرأ مقدمات العلوم على مدرسى وأفاضل علماء الحوزة العلمية في كربلاء، ثم حضر درس وبحث محمد حسين الشهير بالفاضل الأردكاني والسيد علي نقي الطباطبائي الحائري حتى برع وكمل، فتأهل لدرس الميرزا محمد حسن

وقد أُجيز الميرزا محمد تقي الشيرازي من عدد من العلماء فيًّ الاجتهاد والرواية، ومنهم الميرزا حسين الخليلي وهو فقيه أصولي انتهت إليه رئاسة الإمامية في عصره. وكذلك الشيخ حسين بن محمد تقى النورى وهو أستاذ الفقه والأصول والدرآية وغيرهم من الذين أجازوا الميرزا في الرواية. أما مَن أجاز له بالاجتهاد الشيخ عباس بن المولى حاجى الطهرانى والميرزا حسن خان

الشيرآزى الحائري وغيرهم. وسافر الى سآمراء فقرأ على يد إلمجدد الشيرازي حتى أصبح من أجلاء تلاميذه وأركان بحثه، وكان إلى جانب ذلك مدرسًا وأستاذًا لجمع منّ أفاضل تلاميذ المجدد الشيرازي.

■ الزعامة الدينية ولما توفى المجدد الشيرازي سنة ١٣٢١ هـ أصبح آية الله محمد تقى الشيرازي بعده المدرس الوحيد للطلاب لعقدين من الزمن، وصار المرجع الديني للطائفة الشيعية في العراق والعالَّم، ومواصلًا الدرسَّ والبحث ومهمة الإفتاء، على أمل إن يُبقى تراث سلفه وأستاذه المجدد

الشيرازي حيًّا متجددًا. وعندما احتلت القوات البريطانية مدینة سامراء فی مارس ۱۹۱۷ م وأخذتها من أيدي الأتراك كان هو آخر من يضطر إلى مغادرة هذه المدينة واتجه إلى مدينة الكاظمية؛ حيث

يحمل عيد الغدير الاغر من المعاني

عامة واهل الاسلام بصورة خاصة

وقد أرادت السماء لهذه المعانى أن

تتجسد وتجسديها الواقعى هو آمير

المؤمنين الله ومن بعده أئمة الهدى البَكْ.

أولا: ضرورة وجود العلة المبقية

كضرورة وجود العلة الموجدة، والا

ضاعت المشاربع حتى التي ترتبط

بالسماء لان الله أبى للامور إلا آن تجري

باسبابها، وظهور الاسلام ووجوده على

يد النبيﷺ فهو النبي المرسل من

السماء وبقاؤه بأهل البيت ليَـُكُ كما

يقول العلامة الطباطبائي ﷺ (انتقال

الاسلام من الحامل الشخصى وهو

إلنبي ص إلى الحامل النوعيّ وهم

أهل البيت البِّك ) وهذا أمر مهم في كل

المشاريع وهو من دلالات عيد الغدير

ثانياً: أرادت السماء للدين الإسلامي

أن يستمر وفق قيادة معصومة حافظةٌ

للشريعة الإسلامية بدون تحريف أو

ومن هذه المعانى:

مكث فيها مدة من الزمن ثم توجه إلى کربلاء فی منتصف سنة ۱۳۳۶هـ (۲۳ فبراير ۱۹۱۸م).

ومن تلامذته: الشيخ محمّد محسن الطهراني، المعروف باقا بزرك، والشيخ عبد الكريم الحائري اليزدي، السيّد ابو الحسن الموسوى الأصفهاني، السيّد عبد الهادى الشيرازى، الشيخ محمّد جواد البلاغي، السيّد مهدي الحسيني الشيرازي، الشيخ عباس القمّي، والشيخ تحسين البروجردي.

■ الشيرازي وثورة العشرين كان للشيرازي دور ِ في ثورة العشرين"١٩٢٠"، عندما أراد الإنجليز إجبار العراقيين على انتخاب (السير برسی کوکس) المندوب السامی البريطاني ليكون رئيساً لحكومة

ففى أواخر ١٩١٨ أسس الشيخ محمد رضا الشيرازي نجل الميرازا محمد تقى الشيرازي ما يسمى بالجمعية الإسلامية في كربلاء، وضمت في عضويتها السيد محمد على هبة الدين الشهرستانى والسيد حسين القزويني والسيد عبد الوهاب الوهاب والشيخ محمد حسن ابو المحاسن وعبد الكريم العواد وعمر العلوان وعبد المهدى القمبر وغيرهم، وكانت هذه الجمعية تمتاز بالجراءة والفعالية؛ الأمر الذي دفع الإنجليز إلى اعتقال عدد من أعضائها في الأول من يوليو ۱۹۱۹، وكان من بينهم عمر العلوان وعبد الكريم العواد وطليفح الحسون ومحمد على أبو الحب والسيد محمد مهدى المولوي والسيد محمد على الطباطبائي؛ مما دفع السيد محمد تقى الشيرازي بأن أرسل رسالة إلى (ولسن) يطلب منه إخلاء سبيلهم، وإنهم لم يفعلوا شيئاً طالبوا بحقوقهم المشروعة وبالطريقة السلمية، وكان رد ولسن على الرسالة قسما بالمراوغة والتملص؛ مما أثار هذا الأمر حفيظة السيد الشيرازی، وادی إلی تهديده بإعلان الجهاد ضد الإنجليز؛ لما لهذا الأمر من استهانة بكرامة الوطنيين، وعندما انتشر هذا الخبر بين الأوساط العراقية بدا العديد من الرسائل تتوافر من الكاظمية والنجف يبدى أصحابها عزمهم على الهجرة معه ومجاهدة

الإنكليز من هناك، وكان من ضمن

الرسائل حملت تواقيع سيد كمال

الدين ومحمد باقر الشبيبي ومحمد

الشيخ يوسف والسيد حسين كمال الدين وعبد الرضا السودانى والسيد أحمد الصافى والسيد سعد جريو.

وفى ليلة النصف من شعبان سنة ۱۳۳۸ هـ (۲۱ أبريل ۱۹۲۰) ليلة زيارة الإمام الحسين؛ حيث كربلاء تمتلئ بالزائرين- اجتمع وجوه ورؤساء القبائل العراقية والحركات السياسية وقته في مجلس تقي الشيرازي، وأعلنوا الثورة ضد الإنجليز.

وقال الشيرازي للجموع: إن الحمل لثقيل وأخشى آن لا تكون للعشائر قابلية المحاربة مع الجيوش المحتلة، فطمأنه زعماء العشائر بأن فيهم الكفاءة الكاملة، ثم عاد إليهم قائلاً: أخشى أن يختل النظام ويفقد الأمن وأن الأمن أهم من الثورة وأوجب منها. فأجابوه بأن لهم القابلية على حفظ الأمن، وأن الثورة لا بد منها فشكرهم، وقال: "إذا كانت هذه نوایاکم وهذه تعهداتکم فلله عونکم".

ووصلت إلى نتيجة إصدار فتوى يُعلن فيها الجهاد ضد المحتل؛ ولهذا عندما استفتى عدد من زعماء العشائر العراقية الإمام الشيرازى حول جواز استخدام السلاح بوجه المحتل أجابهم الإمام الشيرازي بفتوى صريحة أشار فيها: "بسم الله الرحمن الرحيم، مطالبة الحقوق واجبة على العراقيين. ويجب عليهم، في ضمن مطالبهم، رعاية السلم والأمن، ويجوز لهم التوسل بالقوة الدفاعية إذ امتنع

الإنجليز عن قبول مطالبهم". وهذه الفتوى كانت بمثابة الركيزة الأساسية في انطلاق العمل الثوري ضد الاحتلال، إذ أيدت من قبل خطباء وعلماء كربلاء ومنهم محمد حسين المازندرانى ومحمد صادق الطباطبائى وعبد الحسين الطباطبائي، ومحمد على الحسين وغلام حسين المرندى ومحمد رضا القزويني ومحمد إبراهيم القزوينى ومحمد الموسوى الحائرى وعلى الشهرستاني وهادي الخرساني وجعفر الهر وكاظم البهبهاني وفضل

الله وعلى الهادي الحسين.. کما وتداعی علی ضوء هذه الفتوی العديد من علماء النجف الذين اجتمعوا وقرروا توجيه رسائل إلى رؤساء عشائر الفرات وخصوصاً عشائر الرميثة والسماوة يحثوهم فيها على الثورة، وكان أبرز الذين حضروا هذا الاجتماع المهم الشيخ عبد الكريم

الجزائري والشيخ الجواهري والشيخ حسين كاشف الغطاء والشيخ رضا راضي والشيخ جواد الشبيبي ونجل شيخ الشريعة.

كما أصّدر الشيرازى فتوى أخرى ضد انتخاب (السير برسي كوكس) المندوب السامى البريطاني؛ ليكون رئيساً لحكومة العراق، قائلا: «ليس لأحد من المسلمين أن ينتخب ويختار غير المسلم للإمارة والسلطنة على

ولما عرف العراقيون فتواه حول موقفه من انتخاب المندوب السامى البريطانى ليكون رئيسأ لحكومة العراق، نهضوا في وجه السلطة الجائرة وحاربوهم بأسلحتهم البسيطة المعروفة في ثورة العشرين الشهيرة والخالدة.

ومن هنا نعرف أن الثورة كانت بدفع، وتخطيط، وفتاوى المرجعية الدينية الشيعية بالتحالف مع العشائر الشيعية وشيوخها فى الوسط والجنوب التى قدمت من الضحايا حسب ما قدّرها الجنرال هالدين، أحد القادة العسكريين البريطانيين آنذاك، بـ ۸۴۵۰ بین قتیل وجریح، مستنداً فی تقدیره هذا على عدد القتلى الذين عُثرَ على جثثهم، وعلى التقارير الواردة من مختلف المصادر، وعلى سجلات الدفن في كربلاء والنجف. ومعظم الخسائر كانت من عشائر منطقة الفرات الأوسط، وهذا عدد كبير في تلك الفترة التى كان عدد نفوس العراق نحو مليونين ونصف المليون

# ■ الشيرازى وإيران

وكما عقد اجتماع آخر في منطقة المشخاب القريبة من النجف يوم ۲۹ یونیو ۱۹۲۰ حضره عدد کبیر من سادات ورؤساء الفرات الأوسط، وقرروا فيه إعلان الثورة، وأرسلوا عنهم مندوبين لإطلاع العلماء ورجال الدين في النجف على قراراتهم.

أما الموقف الآخر من الميرزا محمد تقى الشيرازى هو من الغزو الروسى على إيران خصوصًا، وأن الغزو قد أشاع بأن القوات الروسية قامت بهتك المشهد الرضوي الشريف وتهديد البلاد الإسلامية، وقد أصدرت المراجع العليا في النجف الأشرف

وكربلاء والكاظمية بضرورة الجهاد والدفاع عن البلاد الإسلامية، وكان الميرزا محمد تقى الشيرازى قد بعث بفتوى إثر قدوم القوات الروسية وقد جاء في إحدى فقراتها: «قررنا نحن خدمة الشرع المنير مع جميع العلماء الإعلام من النجف وسامراء وحسب مسئوليتنا الشرعية المجتمعون في الكاظمية لدراسة هذه الأمور التى تتعرض لها الدولة عسى أن نجد حلَّا لإنقاذ المسلمين من ظلم الأجانب

# وعدوانهم .»

■ قضایا فی فکرہ وهناك العديد من القضايا التي تناولها محمد تقى الشيرازى، فى كتبه ومجالسه، حيث يلتفت الإمام الشيرازى إلى أن حاجة الأمة إلى الخبرة الخارجية والاتكاء على الخارج فيما نحتاجه من الخبرات يجر الأمة إلى هيمنة خارجية، أو تلاعب بحقيقة صلاحية الخبرات التي نستهلكها من الخارج، فيقول: "ووآحدة من أبرز مشاكل بلادنا الإسلامية هي هذه، أي عدم وجود خبراء محلیین فی مستوی عال من الخبرة، فهي فقيرة في هذا الجانب؛ ولذلك فهي تستعين بالخبراء الأجانب، وجرت عادة الاستعمار أن يجنّد هؤلاء الخبراء للعمل معه ولغير الغاية المنشودة منهم، فيجعل من بعض هؤلاء الخبراء جواسيس، يتجسسون على البلاد التي يعملون فيها، ويرفعون المعلومات الخطيرة عن ذلك البلد".

ويعد الشيرازي أن أمتنا بالرغم من وجود المنهج الإسلامى الذى يحث على اكتساب الخبرة في شتى المجالات، ويفرض على اهل العلم تنمية قدراتهم بالخبرة، ويقدم الاف الوقائع والمواقف التى تؤلف منهاجا متكاملا للتدريب والتنمية لتطوير أداء الفرد والجماعة والأمة، وبالرغم من وجود ألاف الحكم التي تؤلف نهجًا تربويًّا في بناء الإنسان الّخبير.

■ وفاته قُتل في كربلاء في ١٣ ذي الحجة سنة ١٣٣٨ هـ الموافق أغسطس ۱۹۲۰م، وتم تشيعه ودفنه في الحسين

أودعه الله في روح الإنسان وحبب اليه

المصدر: بوابة الحركات الإسلامية

# 🥒 مقالة

وجودية إنسانية وهي :

فهو نظام ظالم وفاشل سرعان ما

يثبت فشله وان نسب نفسه إلى

الإسلام وقيمه، وامير المؤمنين ﷺ هو

صوت العدالة الإنسانية كما قال جورج

جرداق وعنون كتابه عنه، فالعدالة

شعار علیﷺ ومنهجه وروحه وجوهر

وجوده، وهي عدالة السماء لا الأرض

### العظيمة التي تفوق حد الاحصاء فهو بعض دلالات عيد الغدير الأغرّ جوهر الإسلّام،لذا جعله الله كمال الدين وتمام النعمة، وهذه المعانى تحتاجها البشرية دائما بصورة

بقلم فضيلة الشيخ عبد الحكيم الخُزاعى

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأي «الآفاق» بالضرورة، 🎩 بل تعبر عن رأي أصحابها

عدالة ليست قاسية بل تراعى الجوانب تزييف وهي تطبيق فعلي لها،بعيدا الإنسانية حتى في إجرائها، وفي هذا عن الأهواء والرغبات والتسلط والقهر أمثلة كثيرة مثلا يمنع إقامة الحدعلى وهذه القيادة تتمثل فيها معالم الدين امرأة اعترفت بالزنا رعاية لطفلها،ثم وجوهره ومحتواه فارادت ان يطبق وفق قواعد أساسية تضمن بقاءه أيضا رعاية له حتى تكمل رضاعته، بينما لم يعرف الحاكم البعيد عن واستمراره وهذه القواعد ضرورة السماء هذا الجوهر وهذه الروح فقد ركزت على بعد العدالة بحرفية النص ■ العدالة: فأى حكم لم يطبق أو يستند إلى العدالة في أحكامه وتطبيقه

لا بروحه وجوهره. ■ المساواة: وهي سمة بارزة عند امير المؤمنين الله على جميع المستويات الاقتصادية والاجتماعية والإنسانية، فهو يقول ( لو كان المال مالى لساويت بينهم فكيف والمال مال الله) فقد ساوی بالعطاء بین الناس،لان العطاء يقضى الحوائج الإنسانية وهى



الحقد والحسد ومن ثم الخروج على النظام كما قال أمير المؤمنين الله عن الخليفة الثالث ( استأثر فاساء الاثرة وجزعتم فاساتم الجزع) وهكذا سار امير المؤمنين الله بهذا النهج فالناس سواسية كاسنان المشط فالناس فى منطق أمير المؤمنين ﷺ (صنفان اما اخُ لك في الدين أو نضير لك في الخلق) (لم يلد آدم عبد ولا أمة بل الناس أحرار) وقد قال الامام الحسين ﷺ انه يريد أن يسير بسيرة أمير المؤمنين الله وقد رفع ابو عبد الله شعار ( كونوا احرارا

في دنياكم) وهي حرية الضمير الذي

الايمان وزينه في قلبه، فهو بالفطرة يكره الظلم ويكره الباطل، وهذه الحرية حرية مسؤولة لا منفلتة حرية تأخذ بعين الاعتبار القانون الديني وضرورة الحياة والتزام الحق، لكن مادام في الاخير هناك اختيار فلا إكراه فى الدين، لذلك سار أمير المؤمنين ﷺ علَّى هذا النهج فللآخر أن يصلى صلاة لا يراها أمير المؤمنين الله صحيحة لكنه اكتفى بالنصح ولم يستخدم القوة للردع ما دامت عبادة، وحتى الخوارج جعلهم أحرارا ماداموا لم يستهدفوا أحدا فلهم العطاء ولهم حق العبادة، ولكن لما بدأوا بالاعتداء على المجتمع كان الردع قويا، وهذه ضرورة وجود

وتطلقها في الجآنب الإيجابي... ان قيم الغدير كثيرة جدا ويمكن الخروج بالعديد من الدروس والعبر وخصوصا نحن نتحدث عن نفس رسول الله على أمير المؤمنين على نسال الله أن يجعلنا من شيعته ومحبيه ومن المحشورين في زمرته...

الدولة والقوة، تمنع الناس عن الظلم

وتقيد الحرية في الجانب السلبي منها،

المصدر: مركز الإمام الصادق الله









المظلومين في العالم أجمع. العيد الذي اختار فيه الباري تبارك وتعالى أمير المؤمنين علا بواسطة الرسول الأكرم الله التطبيق الأهداف الإلهية و تبليغها ومواصلة طريق الأنبياء. يجب أنه من الموسف أنّ أيدى الخيانة عن طريق الحروب التى أثارتها وأشعلت نيرانها عند تصدى الامام ﷺ للأمّور، حالت دون أن ظهور الشخصيةً

الحقيقية لهذا الرجل العظيم بمختلف أبعادها. فلشخصية هذا الرجل العظيم أبعاد كثيرة وهى تجلُّ للإسم الإلهي الجامع لكل الأسماء والصفات الإلهية. حيث تجلَّت في هذه الشخصية الأسماء والصفات الإلهية كلها في الظهور في الدنيا وفي العالم بواسطة الرسولَ الأكرم عِينَّ. إن الأبعاد الخفيّة فيه أكثر من الابعاد الظاهرة. وهذه هى الأبعاد نفسها التى وصلت وتصل إليها يد البشر. لقد جمعت في شخصية هذا الرجل أبعاد

عيد الغدير في كلمات الإمام الخميني

متناقضة ومتضادة. فحيناً تراه زاهداً من أكبر الزهّاد تجده كذلك مقاتلًا مقداماً مستبسلًا في الدفاع عن الإسلام. إنَّ هذه الأبعاد والصفات لا تجتمع في أشخاص عاديين. فالزاهد من الأفراد العاديين لّيس مقاتلًا والمقاتل منهم ليس زاهداً

المصدر: صحيفة الإمام، ج١٩، ص: ٥٩ (بتصرف)



مقالة-

# يوم الغدير في الشعر العربي

■ محمد الخالدي

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها 👫

كان وما زال الشعر ديوان العرب الذى دونت فيه كل شاردة وواردة في حياتهم.ولاشكُ أنّ حادثة الغدير من الحوادث الّتاريخية المهمة التي جرت في حياة الإسلام، ولهذا دوّنها الشعراء المسلمون شعرا ، مازلنا نردده ونتلذذ بسماعه، وهو يصوّر لنا ذلك الحدث الكبير الذي حصل بعد فتح مكة في عهد الرسول الأكرم محمديث، وعلى الرغم من مرور أكثر من ألف وأربعمائة عاما على تلك الوقفة التي تمثّلت ببيعة الغدير الأغر التي تكتسب أهميتها في كونها لم تأتِ كحدث عابرً مر بحياة المسلمين، وإنما جاءت لتكرس مفهوما عقائديا يتجسد بالولاية التي اختص بها الله تعالى، الإمام على الله ليتبوأ مكانا قياديا في مسيرة الأمة، ولاسيما بعد انتقال خاتم النبيين محمدﷺ إلى الرفيق الأعلى. وقد تجسد ذلك الأمر الرباني بما أنزله الله على نبيه الكريمي يامره أن يصدح ويبلغ بذلك النبأ العظيم، من دون تردد ولا وجل، مخاطباً له بالقول :((يا أيها النبى بلغ ما أنزل إليك من ربّك))(المائدة -٤٧). والّحق إنّ بيعة الغدير كانت في صلب توجهات العقيدة الإسلامية منذ اللحظة الأولى، إذ أنبرى شاعر الرسول حسّان بن ثابت لتدوينها، قائلا:

> يناديهم يومَ الغدير نبيهُم بخمٍ وأسمع بالرسول مناديا فقال:فمن مولاكم ونبيكم فقالوا ولم يبدو هناك التعاميا إلهكَ مولانا وأنتَ نبينا ولم تلقّ منا في الولايةِ عاصيا فقالَ له: قُمْ يا علىُ فإننى رضيتك من بعدي إمآما وهــّاديــا فمن كنتُ مولاه فهذا وليّه فكونوا له أتباع صدق مواليا هناك دعا اللهم: وال وليه وكنْ للذي عادي عليّا معاديا

ثم تبعه عدد كبير من الشعراء المسلمين متخذين ذات المنحى، وهم ينشدون ويصدحون بقصائدهم، مستذكرين صاحب هذه الذكرى العطرة ، الإمام علي ابن ابي طالبﷺ، وهو يتوج إماما ووصيا وخليَّفة للأمةَّ .

وهنا لابد من التذكير بالجهد الكبير الذي بذله العلاّمة الراحل عبد الحسين الأميني رحمه الله) في تاليف موسوعته الشهيرة الموسومة ( الغدير فى الكتاب والسُنة والأدب)، والتى تعد من أهم الموسوعات الإسلامية التي تصدت لهذه القضية

إنّ ما قيل في الغدير من الشعر منذ القرن الأول الهجري وإلى يومنا هذا كبير وكثير بحيث لا يستطيع احدان يحصيه، ولهذا سنضطر لاختيار بعض المقطوعات الشعرية المنتقاة التى تتلاءم مع هذه المناسبة معرجين عليها ببعض اللمحات والتعليقات التي تتناسب ومقام كل قصيدة . ولنبدا بابن الرومي الذي يصف عليًا كالتبر المصفى، مبينا انّ محله من الفضل هو كمحل

> معرجا على يوم الغدير، قائلا: وأراه كالتبر المصفى جـوهرا وأرى سـواه لنـا قديه مبهرجا ومحله من كل فضل بيّن عال محل الشمس او بدر الدجى قال النبى له مـقالا لم يكن

يوم الغدير لسامعيه ممجمجا

الشمس في العلو، أو البدر في الليلة الظلماء،

من كنت مـولاه فذا مولى له مثلى فأصبح بالفخار متوجا ويستغرب الشاعر أبو فراس الحمداني متسائلا لمن ينكرون بيعة الإمام علي على أن فيقول منشدا: أتراهـم لم يسمعوا ما خصّهُ منه النبي من المقال أباهُ؟ إذ قالَ يومَّ (غدير خمّ) معلناً: من كنت مولاه فذا مولاهُ هـذى وصيتهُ إليه فافهموا يا منّ يقولُ بأنَّ ما أوصاهُ قروا من القران ما في فضله وتأملوه وافهموا فحواه وهكذا تتواصل القصائد تنشد للغدير مستهجنة قول المخالفين والمنكرين والجاحدين.فهذا الشاعر أبو محمد المنصور بالله يشير إلى هذا

> وقال فيه المصطفى : أنت الولى ومثله: أنتَ الوزيرُ والوصي وكم وكم قالَ لهُ : أنتَ أخيّ! فأيهم قالَ لـهُ مثلَ على؟ ``

وهل سمعتَ بحديثِ موسى

يومَ الغدير والصحيحُ أولى ألم يقلُ فيه الرسول قـو<sup>ر</sup> لمْ يبقَ للمخالفين حوا وهلْ سمعتَ بحديثِ المنزله يجعل هارونَ النبِي مثله ونلمح ذات المعنى في أبيّات من للشاعر النجفي محمد على الأعسم قائلا: سألتُكَ أيها الماشي عنادا فأوقعكَ العنادُ بكُلُّ هون مَنْ المخصوصُ يومَ غديرِ خمٍ من الرحمن بالفضل المبين ومَنْ قَالَ النبئ لهُ بأمر من البارى اتـاه عن يقين أَلَا مَنْ كَنتُ مولاه فـهذا عليُ الطهرُ مولاهُ أسمعوني جعلتُ خليفتي فيكم عليّا

وصي وازئي قاضي ديــوني أما الشاعر علاء الدين الحلّي الشهيفي فيرى ان في بيعة الغدير للإمام على قد كمل الدين، واشتدُّ عضده بعد أن أصابه الوَّهن، ولهذا اختاره النبي الكريمﷺ ليكون له أخا ولم يختر سواه احدا من بين صحابته، فيقول منشدا: يا من كمل الـدين الحنيف وللـ

سلام من بعد وهن حيله عضدا انت الذى اختارك الهادى البشير أخا وما سواك أرتضى من بينهم أحدا وفى هذه الأبيات نرى الشاعر إبراهيم الكفعمى العاملي يهنئ يوم الغدير نفسه بهذه المناسبة ويعدُّه يوما للحبور والسرور حيث تم به إكمال دين الإله سبحانه وتعالى وكذلك تمت به نعمة الربّ الغفور . فيوم الغدير كما يراه الشاعر هو يوم العقود ويوم الشهود ويوم الفلاح والنجاح والصلاح لهذه الأمة، إذ تتوج به الإمام علىﷺالإمارة، فيقول:

> هنيئا هنيئا ليوم الغـدير ويومِ الحبورِ ويوم السرورِ ويومِ الكمال لدين الإله وإتمام نعمـةِ ربِّ غفـور ويومِ العقودِ ويوم الشهودِ



ويومِ الفلاح ويومِ النجاح ويـومِ الصلاح بكل الأمورِ ويوم الإمارةِ للمرتضى أبي الحسنين الإمام الأمير ويستمرُ صوّتُ الشعراء صادحا ليوم الغدير

ليجسد معانى هذه الذكرى الخالدة، فهذا الشاعر والخطيب السيد خضر القزويني ينشدُ للغدير، ويرى أن العرب قد بلغت مناها بيومه المجيد،

عيدُ الغدير بكَ العربْ بلغتْ مناهـا والأربْ وغدا لها بـك فى الورى الـ مجد الأثيل ولاعجب وحدتَ نشرَ صفوفها ومنحت وحدتها الغلب ورفعتَ رايتَها وفي عليائها كنتَ السببُ

وينحو الشاعر جعفر النقدى منحى شعريا تساؤليا مبتدأ قوله بالسؤال عن الأحاديث التى وردت فى ذكر فضل هذا الفتى الكرارﷺ، مسترشدا بما روى من أخبار الثقاة عن بيعة الغدير وكيف جرت أحداثها على مرأى من تلك حشود الحجيج وهم يلتقون في البقعة المباركة (الغدير)، فيقول واصفا:

وسلُّ الأحاديثَ التي في فضلهِ أمستْ لها أيدى العَّدو تحررُ يـومّ به جبريل جـاءَ مخبـرا عن ربّهِ وهو السميعُ المبـصرُ يا أيها المختارُ بلغْ في الفتي الـ كرار ما قــد كنتَ قبلا تسترُ واللهُ يدفعُ كلِّ كيـدٍ خفته من معشر قد خالفـوا وتكبروا فأقامَ في حرِ الظهيرةِ ماله غيرَ الحدائج ما هنالك منبرُ فرقى وكفُ اَلمرتضى في كفهِ وغدا ينادي والبريـةَ حُضَرُ مَنْ كنتَ مولاهُ فهذا حيـدرٌ مولاه والله المهيمن يأمرُ فهو المطاعُ وخيرُ رجالكم فدعوا جميعاً بالقبـول وكبروا

ويطالعنا الشاعر خليل مغنية بهذه الأبيات التي تفيضٍ بعطر الولاء لإمام الحق والعدل والإّنسانية، أبي الحسنين فيقول:

أقرآنُ أي المدح في أسفارهِ وشممتُ ايَ الذكرِ في ازهــارهِ ورأيتُ كيفَ اللطفُ وصَّاءُ السنا غمرَ الجهاتَ الستِ من أنوارهِ وعرفتُ انّ اليوم يومَ سعادةٍ قد فازَ فيها المـرتضى بفـخارهِ رددْ على الأسماع ذكرَ ولايةٍ هي تحفةُ الباري إلى كرارهِ ما في البريةِ غيره كـفؤ لها فأتتهُ إذ كانتْ على مـقدارهِ أما أبو القاسم الزاهي البغدادي فيؤكد في

شعره على أن الخلافة من النبي ﷺ كانت لعلي ﷺ بأمر من الله وإنها مثبتة بالخبر الصادق المأثور وقد جاء بها نص سماوی فما کان من الرسول الأكرم ﷺ إلا أن يبلغه للناس، يقول الشاعر: إِنَّ الخلافةَ من بعدِ النبي لهُ

كانتْ بأمر من الرحمن مقدور مَنْ قَالَ أُحمَّد في يُوم (الغديِر) لهُ بالنقل في خبر بالصدق مأثور قِمْ يا عليُ فكنْ بعدى لهَ م عـلمًا واسعد بمنقلب فى البعضِ محبور مولاهم أنتَ والموفى بأمرهم نصٌ بوحـى على الإفهآمِ مسطور

وذاك إنّ إله العرشِّ قالَ له: بلغْ وكنْ عند أمري خيرَ مأمور ويسترسل الشاعر الدكتور مصطفى جمال الدين ببعض أبياته مخاطبا متسائلا جماهير المسلمين: (كيف يظما من يجري فيه الغدير؟)

ظمئ الشعرُ أم جفاكَ الشعورُ كيفَ يظما من فيه يجري الغديرُ؟ كيفَ تعنو للجدبِ أغراسُ فكر لعلى بها تمُت الجذورُ؟ تتّ – بين (نهجه) وربيع من بنيه غمر العطاء – البـذورُ وسقاها نبعُ النبي وهل بع د نميرِ القران يحلـو نميرُ؟ فزهتْ واحـةٌ ورقتْ غصونٌ ونما برعمٌ ونمتْ عطورُ

ويتساءلُ الشاعر النجفى الراحل عبد الحسين حمد الكعبى، هل الأمة لم تكن تعرف بأن على ﷺ، هو الوتر وشفيع القران؟ الم تسمع ما قله النبي عليه فيه؟ لماذا ردت على أعقابها متناسية لشرّعة الهادى ومنهجه؟كل هذه التساؤلات ضمنها قوله بأربع أبيات، فيقول:

ولو أصخنا فـ (بلُّغْ) عنك مُنبئة بأنـكَ الوترُ والقرآنُ يشفعهُ وقولة المصطفى: (مولاه حيدرة من كنتُ مولاه) فوقَ الشمسِ ترفعهُ لكنما القومُ قد ردوا على عَقب للاتِ هذا وذا للغنم يتبعهُ كأنّما شرعـةُ الهادى ومنهجهُ زرع وكانَ لهم ما كانَ يـزرعهُ ولأنّ ما قيل في الغدير لا يتسع له مقالنا هذا فسنختتم بما قاله الشاعر مهيار الديلمي الذي يخاطب الإمام الحسينه مذكرا بيوم السقيفة

ومقارنا بينه وبين واقعة كربلاء، إذ يعد الثانية من نتائج الأولى، فيقول: فيومُ السقيفةِ يا ابنَ النبي طَرِّقَ يومَكَ في كربا*د* وغصبُ أبيكَ علَّى حقهِ وأمكَ حـسّنَ أن تُقتا*د* 

(النصوص الشعرية مستلة من داوين الشعراء ومن موسوعة النجف الأشرف).

المصدر: الولاية، العدد ١٠٨

# شعر وقصيدة



نفى عن عينك الأرق الهجوعا

•كميت الأسدى

• السنة الثالثة

•الإثنين ١٣ ذىالحجه ١٤٤٦ هـ.ق

Ofogh-e Hawzah Weekly

• رئيس التحرير: على رضا مكتب دار بمساعدة الهيئة التحريرية • هاتف: ۳۲۹۰۰۵۳۸ ۲۵ ۹۸۰ • فاکس: ۳۲۹۰۱۵۲۳ ۲۵ ۹۸۰

• مسئول الطبع: مصطفى اويسى • طباعة: صميم ٣٢٧٢٥ ٩٨ +

• العنوان: قم، شارع جمهوري إسلامي، زقاق ٢، رقم ١٥ • الموقع: www.ofoghhawzah.ir • البريد الالكتروني: info@ofoghhawzah.ir

• مركز إدارة الحوزات العلمية

• تصمیم: مرتضی حیدری آهنگری

وهم يمتري منها الدموعا دخيل في الفؤاد يهيج سقما وحزنا کان من جذل منوعا وتوكاف الدموع على اكتئاب أحل الدهر موجعه الضلوعا ترقرق أسحما دررا وسكبا يشبه سحها غربا هموعا لفقدان الخضارم من قريش وخير الشافعين معا شفيعا لدى الرحمن يصدع بالمثاني وكان له أبو حسن قريعا حطوطا في مسرته ومولى إلى مرضاة خالقه سريعا وأصفاه النبي على اختيار بما أعيى الرفوض له المذيعا ويوم الدوح دوح غدير خم أبان له الولاية لو أطيعا ولكن الرجال تبايعوها فلم أر مثلها خطرا مبيعا فلم أبلغ بها لعنا ولكن أساء بذاك أولهم صنيعا فصار بذاك أقربهم لعدل إلى جور وأحفظهم مضيعا أضاعوا أمر قائدهم فضلوا وأقومهم لدى الحدثان ريعا تناسوا حقه وبغوا عليه بلا ترة وكان لهم قريعا فقل لبني أمية حيث حلوا وإن خفت المهند والقطيعا



# السعادة لا تنبت في القلوب المبعثرة...

السعادة لا تنبت في قلب تائه بين المقارنات،

بـل في صدرٍ يُنصـت لهمس النِّعم. من يمدّ عينه إلى ما في أيدي الآخرين، يُطفئ نور الرضا في قلبه. الركض خلف ما ينقص، يُعمي عـن جمال ما القلق مما لا نملك، يسرق لحظة قـد تكـون مليئة بالبهجة.

المقارنـات تُشـوّه صورتنـا عـن أنفسـنا، وتزرع الغربـة فـى دواخلنا. السعيد حقًا هـو مـن يـرى فـي القليـل كثيرًا،

وفى المتـاح كنزًا. الامتنان لا يصنع الواقع، بـل يُضيئه ويمنحه معنـى أعمق.

فالوفرة ليست في عدد الأشياء، بـل في القلـب الذي يهمس: "أنا مكتـفٍ... وأنا ممتنّ.' قال النبي ﷺ: "إِرْضَ بِقَسْمِ اللَّه ِ تَكُـنْ أَغْنَى